
Fighting Fire with Fire: 

The Quiet Revolution of Rabbi Dovid Tzvi Hoffmann 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Suggestions for Further Learning: 
 

Barashansky, Eliezer (ed). “ראיות מכריעות נגד ולהויזן.” Hebrew translation of Hoffmann’s German 

work arguing with the Graft-Wellhausen theory of Documentary Hypothesis, including Hebrew 

biography of Hoffmann. 1928. 

http://www.hebrewbooks.org/pdfpager.aspx?req=38205&st=&pgnum=9  

 

Ellensen, David and Richard Jacobs. “Scholarship and Faith: David Hoffman and His 

Relationship to Wissenschaft des Judentums.” Modern Judaism - A Journal of Jewish Ideas and 

Experience, 36:2, 27-40. Ask RLZ for PDF copy. 

 

Kahana, Kalman. "רד"צ הופמן כפרשן המקרא" (Heb.). Analysis of Hoffmann’s approach to 

Parshanut. Undated. http://www.daat.ac.il/daat/tanach/hofman-dvarim/hofd03.pdf. 

 

Marx, Alexander. “Essays in Jewish Biography.” “David Hoffmann,” 185-222. Jewish 

Publication Society of America, 1947. 

https://archive.org/stream/essaysinjewishbi000988mbp#page/n198/mode/1up 

 

Wein, Berel. “Rabbi Dovid Tzvi Hoffman: Torah and the Academic World.” MP3 Download. 

Undated. https://www.rabbiwein.com/Rabbi-Dovid-Tzvi-Hoffman-br-Torah-and-the-Academic-

World-P646.html 



2 

 

Biography 
 

 
 
◼ Youth and Education 
November 24, 1843 – Born in Verbó, Hungary )Austrian Empire) 
- Father, Rav Moshe Yehuda, Dayan (Av Beit Din) of Verbó 
- Early prodigy; Claimed later that by age 4 he knew Chumash-Rashi by heart 
- 77th birthday – 50th yr. in Berlin – said D’var Torah, claimed said at 7 in father’s house 
1848 – Father dies 
1853 – Community sends him away to learn in neighboring Yeshiva 
1855 – Returns to Verbó, Hungary to learn under R’ Shmuel Sommer – first real teacher 
1857 – Left with Sommer when Sommer went to town of Papa 
1859 – Learned with (and close to) Maharam Schick (Rav Moshe Schick) for a year,  

- Maharam Schick - student of Chatam Sofer, but favored general knowledge 
1860 – Eisenstadt, Austro-Hungarian border, student of Ezriel Hildesheimer in his new 
Seminary; also kept learning secular studies 
1863 – To Pressburg (today Bratislava); student of K’tav Sofer (son of Chatam Sofer) 
- Said if could have prepared properly, would have given Shiur worthy of Chatam Sofer 
1865 – Graduated from Evangelical Gymnasium of Pressburg; went to U. of Vienna 
1866 – To support mother, took up job teaching in Teacher’s College in Hochberg, 
Bavaria, near Germany; he would stay in Germany until his death 
 - Came into contact with R’ Seligman Bar Bamberger of Wertzburg (the 
Wertzburger Rav), and German “Havanat Ha’peshat” approach to Gemara as opposed 
to Pilpul of Hungary – comes to mix both plus outside/scholarly influences 

- “Anyone who doesn’t know Pilpul doesn’t know how to learn Gemara” 
- Age 74/75 – Hungary – Same shiur in Pilpul one day and Havana the next day! 

https://en.wikipedia.org/wiki/Verb%C3%B3
https://en.wikipedia.org/wiki/Austrian_Empire
https://en.wikipedia.org/wiki/Verb%C3%B3
https://en.wikipedia.org/wiki/Verb%C3%B3


3 

 

 - Businessman Jona Rosenbaum of Zell, friend and Talmid of Wertzburger Rav 
1868 – Marries Rosenbaum’s daughter Zerline – they would have 5 sons, 3 daughters 
1869 – To Berlin to continue at University and learn under Hildesheimer, newly there 
1870 – Doctorate from Tubingen University in Semitic Languages 
 - Thesis: “Mar Shmuel, Rector of the Jewish Academy of Nahardea in Babylonia” 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
◼ Career in Hildesheimer’s Seminary and Research on Mishna 
1871 – Becomes teacher in Rav S. R. Hirsch’s Seminary in Frankfurt am Main 
1873 – “Mar Shmuel” biography published as book – deemed heretical by Hirsch et al 
1873 – Jr. Lecturer in Hildesheimer’s new Seminary in Berlin, focusing on Chumash; 
started with Vayikra, then Devarim – his foci over next 25 years of classes 
- Reform sweeping the Austro-Hungarian world; Hildesheimer felt secular learning 
critical to combat Reform and intrinsically as a part of Torah; RDZH incorporated use of 
other languages in particular to understand Chumash; same with Mishna (פותח טפח) 
- Haskalah producing scholars; biblical scholarship in vogue; questioning authorship – 
attempted to destroy Divinity of the Torah 
- Berlin seminary produced 2 scholarly magazines a year; 40%-50% from him 
- Taught Rabbinical studies, secular studies, and Tanach in the Seminary, administrator 
- Av Beit Din of Berlin; Posek of German Jewry 
1874 – Along with report on the Yeshiva there is published RDZH’s 50-page treatise on 
 proving traditional approach ,ממחרת השבת
1874 – Began Gemara class for Ba’alei Batim and own students (Chevra Shas) – Daf 
Yom before there was Daf Yomi – finished Shas several times – cont’d until 1908 
- Taught in Teacher’s Seminary of Isaac Ber Bamberger in Wertzberger – Seminary 
supplied teachers for Orthodox schools throughout Germany 
1876-1893 – Editor of magazine – המגזין לכחמת ישראל 
1879-1880 – Series of articles against Wellhaussen’s Documentary Hypothesis 
1882 – “Erste Mishna” – "משנה ראשונה ומחלוקת התנאים"  – “The First Mishna” 
 - Rebbe only “editor” of Mishna, incorporating Mishnayot into new Mishna; 
purpose (Wein) to prove Mishna not “made up” by Rabbis, since it was older 
1884-1895 – Published scholarly monthly supplement to “Jewish Press” 
1884, 1885, 1895 – “The Shulchan Aruch and the Rabbis About the Relations Between 
the Jews and the Non-Jews” – defending SA against Justus’s Judenspigiel (i.e., Akum) 

(http://onthemainline.blogsp

ot.com/2010/10/hoffmanns.
html) 

http://onthemainline.blogspot.com/2010/10/hoffmanns.html
http://onthemainline.blogspot.com/2010/10/hoffmanns.html
http://onthemainline.blogspot.com/2010/10/hoffmanns.html


4 

 

- Argued against new Reform Prayer Book in Baden with careful polemical response 
1887 – “Contributions to an Introduction to Halachic Midrashim” (parallel, lost Midrash) 
- Work vindicated one year later and beyond; instrumental in finding, editing, and 
publishing rare and newly-discovered Midrash Halacha (Shachter/Cairo Genizah) 
1890 – Refused naturalization by German gov’t 
1892 – Started recording Teshuvot (responsa) at urging of son, who published them 
 
◼ Head of Berlin Seminary, Commentaries, and Later Battles Against Reform 
1893-1897 – German Translation/Commentary on Mishna Seder Nezikin – Academic 
1894 – Hildesheimer sick – RDZH takes over advanced classes 
1895, 1910 – In review of Reformer’s critical “The Dietary Laws,” proved תורה שבעל פה 
1899 – Hildesheimer dies – appointed RDZH RY, not own son, Tzvi Hirsch, a Rebbe 
1899 – RDZH takes over as acting RY; full in 1902 
1900 – Again refused naturalization by German gov’t 
1904 – Book vs. Wellhausen’s Doc. Hypothesis – וולהווזן"-ות נגד גרף"הראיות המכריע  
1905 – Daughter Hannah married Alexander Marx (1878-1953), JTS Librarian and 
Professor, who would go on to write mini-biography of father-in-law (P. 1) 
1905-1906 – Monumental commentary on Vayikra 
1910-1916 – Trans./commentary on seven parts of Mishna Taharot (rest posthumously) 
1913 – First volume (out of two) on Devarim 
1918 – German gov’t awards him Professor, a high honor 
- Last Beit Din story 
- Yustus Vaker story (fake anti-non-Jew Shulchan Aruch) 
- Bereishit – Creation – Avot – shows why things are included/not included; geography 
is accurate; people are real; history is accurate; time frame is accurate 
- Literate commentary aimed at non-Jews, Reform, and for believers to have answers 
- Fabulous Chazzan, musical composer, orator 
- Berlin Seminary recognized by Jews and non-Jews as best in the world; eclectic staff 
- Mussar story (“not in my nature”) 
- Depressed by Jews killing Jews in WWI (Tefillin story [(Wein]) 
- Interested in moving Hildesheimer Seminary to Israel, but E. European Rabbis said no 

(1930’s – R’ Weinberg – same – R’ Chaim Ozer also said no) 
- Later years – couldn’t stand unless Chazzan; that revived him 
- Seminary instruction was in German but 40%-50% of students were Hungarian 
- 1) “Every Jew’s life is a commentary to the Torah; 2) loyalty to Mitzvot; 3) represent 
your Creator – Kiddush Hashem” – Mussar movement channeled through scholarship 
1914-1919 – Series of articles in Jeshurun on “Problems of Pentateuchal Exegesis” 
Nov. 20, 1921 (19 Marcheshvan) – Died quietly in his sleep 
1922 – Second vol. Devarim (missing last Parshiot) – published by son Moshe Yehuda 
1925 – Son published father’s Teshuvot (on 3 parts of SA) – מלמד להועיל 
- Relevant contemporary questions; classic approach to scholarship (see later packet) 
- Four RY’s – Hildesheimer (1874-99), Hoffmann (1899-1921), Avraham Eliyahu Kaplan 
(1921-24, brain tumor), R’ Yechiel Weinberg – Seridei Aish (1922-38, escaped) 
1938 – Yeshiva closed, never reopened, never copied – product of Berlin 
- Children escaped Germany, descendants still in Israel today 
- A. Marx: Tough outside, but very kind inside; distant at first, but very intimate and kind 



5 

 

Finding Rav D. Z. Hoffmann Online 
  

AlHaTorah.org 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

WWW.Daat.co.il 
Complete PDF’s of Hoffmann’s Commentary on Bereishit and Devarim 

 



6 

 

From Hoffmann’s Book Against 
Graff-Wellhausen’s Documentary Hypothesis 

 
 

  



7 

 

 



8 

 

Highlights of Rav D. Z. Hoffmann’s Torah Commentary 
 

1) Copious organization of text and discussion of why it is organized that way 

2) Blocks of Pesukim as basis for commentary 

3) Torah She’ba’al Peh as bridge to Torah She’bichtav 

4) Preference for original source – i.e. Midrash Halacha – rather than quote from Gemara 

5) Cross-referencing within Tanach without explanation; assumption of knowledge of Tanach 

6) Use of non-Jewish or unpopular Jewish sources, often as support or proof 

7) Attention to contemporary psychological thought 

 

 המצוות המיוחדות

 (כה:יט —יא( מצוות המוטלות על הפרט )פרק כא:י 

היא ממשיכה עכשו בפרשת כי תצא , אחרי שסדרה התורה בפרשת שופטים את המצוות המוטלות על השלטונות( 1)

 :במצוות המוטלות על הפרט. וזה סדרן

 (.כג-א( מצוות על חיי המשפחה )כא:י

 (.יב-וכלפי כל הבריות )כב:אב( מצוות החסד בין איש כלפי אחיו 

 (.כג:ט —ג( מצוות על קדושת הנישואין )כב:יג 

 (.סוף כד —ד( מצוות קדושה ויושר )כג:י 

 (.יט-ה( מצוות שונות לסידור חיי החברה האנושית, ולבסוף מצות מחיית זכר עמלק )כ״ה:א׳

אותן המצוות שלא נכתבו אין בידנו דבר ברור בקשר לסדר החוקים הללו. כשכלל משה בספר משנה תורה 

 – כלל עד הנה, או אותן שמצא לנחוץ לחזור עליהן מטעמים מסוימים, אפשר שבחוקים שלגבי חיי המשפחה וחיי היחיד

הסמיך למצוה אחת מצוה אחרת על ידי איזו שהיא אסוציאצית רעיונות. מתוך כך עלינו לבקש בכל מקום רק סמיכות 

 .יבמות ד.( – ת זו לזו )במשנה תורה דרשינן סמוכיןרעיונות כזו בין שתי מצוות הסמוכו
 (כג-א( מצוות על חיי המשפחה )כא:י

דברה תורה כנגד יצר הרע והתירה לישא שבויית מלחמה, אלא שנצטווינו לנהוג בצדק ובהתחשבות ( 1)

 .יד(-הראויה למצב )י

 .יז(-נצטווינו על משפט הבכורה בין הבנים )טו

 .כא(-ומורה )יחנצטווינו להרוג בן סורר 

 .כג(-אחר כך נסמכה פרשת איסור בזיון הנהרג בדין )כב

 

 
י יג:-פסוקים י לְחָמָה עַל כִּ בְיוֹ׃קֶ אֱלֹ ה'אֹיְבֶיךָ וּנְתָנוֹ  תֵצֵא לַמִּ יתָ שִּ בְיָה אֵשֶת יְפַת יךָ בְיָדֶךָ וְשָבִּ יתָ בַשִּ  וְרָאִּ

שָ  לְחָה אֶת וַהֲבֵאתָהּ אֶל ה׃תֹאַר וְחָשַקְתָ בָהּ וְלָקַחְתָ לְךָ לְאִּ פָרְנֶיהָ׃ ראֹשָהּ וְעָשְתָה אֶת תוֹךְ בֵיתֶךָ וְגִּ  צִּ

ירָה אֶת בְיָהּ מֵעָלֶיהָ וְיָשְבָה בְבֵיתֶךָ וּבָכְתָה אֶת וְהֵסִּ מְלַת שִּ יהָ וְאֶת שִּ ים וְאַחַר כֵן תָבוֹא  אָבִּ מָהּ יֶרַח יָמִּ אִּ

שָה׃אֵלֶיהָ וּבְעַלְתָהּ וְהָיְתָ   ה לְךָ לְאִּ

Pesukim 10-13: When you go out to war against your enemies, and Hashem, 

your God, delivers them into your hands, and you take them as captives, and you 

see among the captives a beautiful woman, and you desire her and you take her as 

a wife. You will bring her into your house, and she will trim her hair, do her nails, 

and remove her clothing of captivity. She will sit in your house crying about her 

father and mother for one month, and after that you may come to her and have 

relations with her, and she shall be for you as a wife. 



9 

 

מורה שבמלחמת הרשות הכתוב מדבר, כמו ששנינו בספרי, וכמו למעלה כ׳:א׳ )ראה פירושנו  "כי"הלשון  – כי תצא

יד, שהורשינו לשבות את הנשים והטף במלחמה וכאן בא הכתוב :שם(. פרשה זאת מתייחסת למה שנאמר למעלה כ

.(127מדרש תנאים  —א ללמדך כיצד אתה עושה ואתה רשאי לקיים מהן אישות )כמו שאמרו במכילת

 

אונקלוס מתרגם:  – ועשתה את צפרניה

וכן מפרש רש״י:  ,"ותרבי ית טופרנהא"

 (4) והיא דעת רבי עקיבא ,"תגדלם"

 (5) בספרי, שהובאה ביבמות מח.
( כוונת .כב; איוב טו:כז:)השוה ישעיהו ז

הכתוב לנוולה, כדי שלא ישאנה. רבי 

עקיבא מביא ראיה לדבריו מדברי 

ב ״וגלחה את ראשה״, שגם זה נוול הכתו

הוא. אבל רבי אליעזר מביא ראיה מן 

בשמואל ב יט:כה, שתיבת  (5) הכתוב

)כן כתב  (6)״עשה״ פירושה העברה 

גם פילון: ליב. דע קאריטאטע(. הרמב״ן 

פירש שכן הוא פשוטו של מקרא, כי כל 

המעשים הנזכרים כאן הם עניני אבלות, 

האומר ובזה נמשך יפה סוף המקרא 

 ,"ירח ימים"על כן גם  ';"ובכתה וגו"

)וכן  (6) שהרי סתם אבלות שלשים יום

הוא אצל יוסף בן מתתיהו בקדמוניות ד, 

אולם כל המעשים הללו לא  (7) .ח:כג

צוותה התורה אלא מפני שהיא מתגיירת 

באונס; על כן נצטווינו לתת לה פנאי 

להתאבל ולהתיישב בדעתה, כדי 

דש. אבל אם היא שתשלים עם מצבה הח

מקבלת עליה להתגייר מרצונה, נאמר 

בבריתא במסכת יבמות מז, ב, שמותר 

 .לקחתה לאשה מיד

And she will do her nails – Onkelos translates: “And 

she will increase her fingernails,” and so does Rashi – 

“she will grow them.” And that is the opinion of Rabbi 

Akiva in the Sifri, which is brought in Yevamot 48a. 

(Compare to Yishayahu 7:22 and Iyov 15:27.) The 

intention of the Pasuk is to make her unattractive, in 

order that he will not marry her. Rabbi Akiva brings a 

proof for his words from the words of the Pasuk, “And 

she will cut off her hair,” which is also a way to make 

her appear unattractive. However, Rabbi Eliezer brings a 

proof from the Pasuk in Shmuel Bet 19:25, that the word 

“do” means to cut off. (This is also what Philo says.) 

The Ramban explains that this is the simple meaning of 

the Pasuk, because all of the things that are mentioned 

are aspects of mourning, and then the end of the Pasuk 

would flow smoothly, when it says “and she will cry” 

etc. Therefore also it takes place for “a month,” because 

mourning generally takes place for a month. (And this is 

also what Yosef ben Matityahu said in The Antiquities 

of the Jews, vol. 4, 8:23.) However, all these actions are 

only commanded because she has been converted by 

force, and therefore she should be given the opportunity 

to mourn and to collect her thoughts, in order that she 

becomes complete with her new situation. But if she 

accepts upon herself to convert of her own free will, it 

says in a Beraita in Yevamot 47b that she is permitted to 

be taken as a wife immediately.

 

גמרא מסכת יבמות דף מח עמוד א

Fingernails 

את  ועשתה ,וגלחה את ראשה")דברים פרק כא פסוק יב(  :רבנן תנו

 ."צפרניה

 ;"תקוץ" ,אומר רבי אליעזר

 ."תגדיל" ,אומר רבי עקיבא

מה  .בצפרנים "עשיה"ונאמרה  ,בראש "עשיה"נאמרה  ,רבי אליעזראמר 

 .העברה –אף כאן  ,העברה –להלן 

מה להלן . בצפרנים "עשיה"ונאמר  ,בראש "עשיה"נאמר  ,אומר בארבי עקי

 . ניוול –אף כאן  ,ניוול –

ומפיבושת בן שאול , ")שמואל ב פרק יט פסוק כה( רבי אליעזרלדברי  ראיה

 העברה. ?מאי עשיה ."שפמו עשהולא  ,רגליו עשהלא  ,ירד לקראת המלך

Father/Mother 

פסוק  כאפרק דברים )נו רבנן: ת

ובכתה את אביה ואת " ,(יג

 ."אמה

 – "אביה" ,אומר ר' אליעזר

אמה  – "אמה" ;אביה ממש

 .ממש

" אביה" ,אומר בי עקיבאר

וכן . זו עבודת כוכבים – "אמה"ו

פסוק  בפרק מיהו ירהוא אומר )

.'"אבי אתה' ,אומרים לעץ" ,(כז
 

אבילות. –"כדי שלא ישאנה" )הופמן(; רבי אליעזר  –נוילות  –רבי עקיבא 

https://www.sefaria.org/Deuteronomy.21.13
https://www.sefaria.org/Deuteronomy.21.13
https://www.sefaria.org/Jeremiah.2.27
https://www.sefaria.org/Jeremiah.2.27


10 

 

נחלקו רבי עקיבא ורבי  – את אביה

לדברי רבי עקיבא : בספרי (4) אליעזר

פירושו עבודה זרה, כלומר שתעזוב את 

אלהי הגוים; רבי אליעזר מפרש המקרא 

לולי. אפשר ששניהם הולכים באופן מ

לשיטתם בפירושים שאמרו ל״ועשתה 

 ".וכו׳

Her father – Rabbi Akiva and Rabbi Eliezer argue 

about this in the Sifri: According to Rabbi Akiva, the 

meaning here is idol worship. Meaning that she should 

leave the gods of the other nations; Rabbi Eliezer 

explains the Pasuk in a literal way. It is possible that the 

two of them are going according to their explanations 

that they made regarding “And she will do (her nails).”

 

 

 
י יז:-פסוקים טו ים הָאַחַת אֲהוּבָ  כִּ יש שְתֵי נָשִּ ָ לְאִּ הְיֶין ים הָאֲהוּבָה  ה וְהָאַחַת שְנוּאָה וְיָלְדוּתִּ לוֹ בָנִּ

יאָה׃ ילוֹ אֶת וְהַשְנוּאָה וְהָיָה הַבֵן הַבְכוֹר לַשְנִּ הְיֶה לוֹ לאֹ יוּכַל לְבַכֵר אֶת בָנָיו אֵת אֲשֶר וְהָיָה בְיוֹם הַנְחִּ  יִּ

י אֶ  הַשְנוּאָה הַבְכֹר׃ פְנֵי בֶן הָאֲהוּבָה עַל בֶן ם בְכֹל אֲשֶר הַבְכֹר בֶן תכִּ י שְנַיִּ יר לָתֶת לוֹ פִּ מָצֵא  הַשְנוּאָה יַכִּ יִּ

י שְפַט הַבְכֹרָה׃ )ס( לוֹ כִּ ית אֹנוֹ לוֹ מִּ  הוּא רֵאשִּ

Pesukim 15-17: When a man will have two wives, one who is loved and one who 

is hated, and he will have children from both the loved and the hated, and the 

oldest child is from the hated. And it will be on the day that he gives his 

inheritance from what he has to his children, he may not give preference to the 

loved one’s son over the hated one’s. For the son of the hated one must be 

recognized to receive double from everything that he has, for he is his first effort; 

to him is the law of the firstborn. 

 

בנוגע לסמיכות הפרשה הזאת ( 1)

לפרשה שלפניה, השוה רש״י. נצטווינו 

לשמור על זכויותיה של השבויה, ולא 

נצטווינו גם שלא  לנהוג בה כשפחה; אבל

לפגוע בזכויותיה של אשה אחרת במקרה 

 .שהיא שנואה

רבותינו  – האחת אהובה והאחת שנואה

תמהו על המקרא שתפס דוגמא כזאת: 

וכי יש אהובה לפני המקום ויש שנואה "

כלומר, פשיטא שאין דיני  ?"לפני המקום

התורה הקדושה יכולים להתחשב באהבתו 

בה על תשו (4) או בשנאתו של זה.

השאלה מצאנו במכילתא בשם רבי 

ישמעאל )בספרי בשם רבי שמעון(: 

בדרך ארץ הכתוב מדבר, שאם יהיו לו "

שתי נשים סופו להיות אוהב אחת ושונא 

כלומר במקרא זה נרמז שאף  (3) ,"אחת

על פי שהותר לקחת שתי נשים, אבל אין 

 .זה דבר הגון )כמו לקיחת יפת תואר(

As relates to the juxtaposition of this section to the 

section that came before it, see Rashi. We are 

commanded to protect the rights of the captive, and not 

to treat her like a maidservant; but we are likewise 

commanded to not infringe on the rights of any other 

woman in a situation where she is hated. 

One is loved and one is hated – Our Rabbis were 

surprised about a Pasuk that utilizes such an example: 

“Could there possibly by one who is loved by Hashem 

or hated by Hashem?” Meaning, it is obvious that the 

laws of the holy Torah cannot take into consideration 

the love or hatred of a person. The answer to this 

question is found in the Mechilta of Rabbi Yishmael 

(in the Sifri in the name of Rabbi Shimon): “The Torah 

is discussing a matter of common sense, that if a 

person has two wives, ultimately he will come to love 

one and hate one.” Meaning that in this Pasuk it is 

hinted that even though it is permissible to take two 

wives, this is not a good idea (just like taking the 

beautiful captive woman).

 

 

 



11 

 

וכן משמעות פשוטו של מקרא 

התורה מדברת כאן על מצב בלתי ש

רגיל, אשר אמנם לא רצה השי״ת 

לאוסרו לחלוטין, אבל תיאר לנו את 

תוצאותיו הרעות והטיל עלינו הגבלות 

כדי שלא יצמח עוול מנסיבות אלה. 

האדם נמשך  (5)בתחילה: יפת תואר; 

אחרי יצרו הרע, ויתכן שיפגע 

ברגשותיהם של אחרים, על כן נצטווינו: 

אחרי שהיצר  ."ובכתה...  והבאתה"

יתכן שהאהבה  (7) הרע בא על סיפוקו,

תיהפך לשנאה והיא תגרור אחריה עוול 

משווע; על כן נצטוינו: ״אם לא חפצת 

וכן הוא בפרשה  ."בה... לא תתעמר

כי תהיינה לאיש "שלנו: התוצאה של 

היא, שתהא ״האחת אהובה  "שתי נשים

יתכן שיבוא האדם  (7) ."והאחת שנואה

ידי כך לידי עוול כלפי יוצאי יריכו;  על

)כך  "לא יוכל לבכר"על כן הוזהרנו: 

 .לרבי ישמעאל(

אבל סתם ספרי, וכן התלמוד 

ביבמות כג. מפרשים כוונת הכתוב, 

שהיא אהובה או שנואה לפני המקום, 

כלומר, הנישואין  (3) דהיינו בנישואיה.

 .הם כשרים או פסולים

בספרי דרשו רבותינו מתוך 

וכמה ראיות, שאין שום בכור  כמה

מפסיד את זכותו, ואפילו אם הוא מבני 

חייבי כריתות או מיתות בית דין. רק 

בנה של שפחה או נכרית אינו נחשב 

כבנו של אביו )השוה יבמות כב.(, מפני 

שאמר הכתוב ״כי תהיינה״ וכן ״וילדו 

לו״ אבל בני שפחה או גויה הולכים 

 .אחרי האם

"כי אלא שיש להקשות, ש

תהיינה" משמע תפיסת קידושין, ואם כן 

היה לנו להוציא מן הכלל גם בכור 

מחייבי כריתות ומיתות בית דין, שאין 

קידושין תופסין בהן, השוה יבמות מט. 

ותוספות כתובות כט: דיבור המתחיל 

ונראה כי לספרי  (3)"חילולין." 

קשורים "כי תהיינה" ב"וילדו לו" ואין 

ורה אלא את זה לנו למעט מזכות הבכ

שאין קידושין תופסין באמו וגם אינו 

 .נולד לאביו

And indeed, the implication of the Pasuk is that 

the Torah is speaking about an unusual situation which, 

although Hashem does not want to forbid outright, it 

describes for us the bad result and lays out for us 

boundaries so that a calamity does not result from this 

path. In the beginning, with the beautiful captive, the 

man follows after his evil inclination; therefore we are 

commanded, “And you will take her (to your home) ... 

and she will cry.” Once the evil inclination has had its 

fill, it is possible that the love will turn to hate and he 

will come to be extraordinarily cruel to her. Therefore 

we are commanded, “If you do not want her … do not 

be cruel.” And it is the same in our section: The result of 

“when you will have two wives” is that “one will be 

loved and one will be hated.” It is possible that a man 

will come by this to be cruel to his own child; therefore 

we are warned, “You are not allowed to give 

preference.” (This would be the understanding of Rabbi 

Yishmael.) 

But the basic understanding of the Sifri, and also 

the Talmud Yevamot 23a, is to explain the meaning of 

the Pasuk that she is loved or hated before Hashem, 

which comes by her marriage. Meaning that her 

marriage is either acceptable or unacceptable. 

In the Sifri, our Rabbis explain by many, many 

proofs that no firstborn can forfeit his rights, even if he 

is born of a union that warrants excommunication or 

death by court. Only the son of a maidservant or non-

Jewish woman is not considered to be the son of his 

father (see Yevamot 22), because the Torah says “when 

there will be” and also “and it will be born to him,” but 

the son of a maidservant or a non-Jewish woman go 

after the mother. 

However, we need to ask, that “when there will 

be” sounds like a language of marriage, and if so, 

firstborns from of unions that warrant excommunication 

or death by court should also be excluded, because 

marriage does not take hold in them – see Yevamot 49a 

and Tosafot Ketuvot 29b. And so it seems that according 

to the Sifri, there is a connection between “when there 

will be” and “he will have born to him,” and we can 

only limit from the rights of the firstborn one for whom 

marriage has not taken hold for his mother and who also 

is not born to his father.



12 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Key: ◼ Netziv (1816-1893) ◼ Malbim (1809-1879) ◼ Hirsch (1808-1888) ◼ Hoffman (1843-1921) 

1 


